
DR. EFRÉN
CHÁVEZ
HERNÁNDEZ

Investigador del Instituto
de Investigaciones Jurídicas
de la Universidad Nacional
Autónoma de México

Voy a exponer sobre la libertad religiosa en 
perspectiva comparada: retos y 
posibilidades. Hablaré, desde una 
perspectiva comparada, de los regímenes 
sobre la separación Estado – Iglesias – 
religiones; cómo ha sido regulada la 
libertad religiosa en México; y comentaré 
algunos avances y propuestas.

¿Cuál es el concepto internacional de la 
libertad religiosa? Si bien tenemos un 
concepto en nuestra Constitución, después 
de la reforma de 2011 todos los derechos 
fundamentales contenidos en tratados 
internacionales firmados y ratificados por 
México tienen la misma jerarquía que los 
derechos contenidos en la Constitución.

Entonces, ¿se puede invocar un tratado 
internacional que otorgue derechos 
fundamentales? Sí. En ese sentido, es muy 
importante conocer, en el ámbito 
internacional ¿Qué abarca la libertad 
religiosa? Como sabemos, está la 
Declaración Universal de los Derechos 
Humanos y está el Pacto de San José, 
donde se detalla de forma más explícita 
qué abarca la libertad religiosa: no solo la 
libertad de pensamiento, sino, como dice, 
manifestarlo pública o privadamente, 
individual o colectivamente.

También se establece que no puede haber 
medidas restrictivas más que aquellas 
necesarias para proteger la seguridad, la 
salud, el orden y la moral pública. Y, dentro 
del concepto internacional de libertad 
religiosa, está el derecho de los padres o 
tutores a que los hijos o pupilos reciban 
educación de acuerdo con sus 
convicciones; va más allá de lo que dice 
nuestro texto constitucional.

En un congreso internacional de derecho 
comparado que se hizo en Washington en 
2010, dos profesores —Martínez Torrón y 
Cole Durham— presentaron un esquema 
de cómo sería el ideal de la libertad 
religiosa.

Hay un espacio donde no hay libertad 
religiosa: una ausencia de libertad religiosa. 
No hay libertad religiosa en Estados 
teocráticos o en Estados abolicionistas. Es 
decir, cuando hay un Estado que impone 
una religión, no hay libertad religiosa; pero 
también cuando hay un Estado que busca 
abolir todas las religiones o cualquier forma 
de pensamiento, hay ausencia de libertad 
religiosa.

De ahí se va aumentando hasta lo que sería 
el ideal: la cooperación, o al menos la 
separación.

Y podemos ver, en casos como 
persecución, hostilidad, laicismo, etcétera, 
que cuando se presentan, no hay un 
ejercicio óptimo de libertad religiosa.

Paso al segundo punto: ¿cómo se 
clasifican? En otro congreso internacional 
de derecho comparado, con profesores de 
diferentes partes del mundo, hicieron una 
clasificación atendiendo los regímenes 
políticos: ¿cómo serían las relaciones entre 
el Estado y las denominaciones religiosas? 
Encontraron tres grupos: relaciones 
fecundas, coexistencia pacífica y 
yuxtaposición hostil.

Relaciones fecundas. Aquellas en las que 
hay reconocimiento y respeto mutuo 
entre Estado e instituciones religiosas. 
Sea por su tradición histórica, el Estado 
reconoce que la religión es parte de su 
historia; sea porque existan acuerdos con 
Iglesias o religiones específicas 
(concordatos); o porque haya una religión 
oficial, una religión de Estado (Inglaterra, 
Escocia, Irán), o donde Estados han 
abandonado la persecución y se han 
abierto a una realidad más de 
cooperación.
¿Cómo se da en estos regímenes? Hay 
reconocimiento constitucional de las 
instituciones religiosas, ya sea en la 
Constitución, por acuerdos o por registro. 
Hay apoyo económico en muchos casos, 
fondos dedicados a apoyar a las 
instituciones religiosas. Existen acuerdos 
que se plasman en cuestiones concretas, 
como efectos civiles al matrimonio 
religioso, por ejemplo, que existe en 
muchos países. Ese sería el ideal: 
relaciones fecundas.
Coexistencia pacífica. Al menos, si no 
hay un reconocimiento pleno, sí hay 
cierto respeto. Hay una relación formal, 
de separación. Puede haber o no 
reconocimiento a actos religiosos con 
efectos civiles, pero cuando menos hay 
coexistencia pacífica. En algunos casos se 
permite la enseñanza en instituciones 
públicas o se otorgan facilidades en 
materia laboral, de alimentación, 
etcétera.
Yuxtaposición hostil. Aquí sí es crítico: 
hay desconocimiento mutuo, 
consecuencia de un laicismo que no es lo 
mismo que laicidad. Decíamos que la 
laicidad es el reconocimiento de la 
libertad religiosa; el laicismo, por el 
contrario, es un deseo de acabar con 
todo lo religioso en el ámbito público. Es 
una idea que, al final, es semejante a un 
régimen teocrático, porque se quiere 
imponer un Estado confesional, 
confesionalmente ateo; es lo mismo 

Conciencia Nacional por la Libertad Religiosa

querer imponer una religión que decir 
“aquí no se habla de religión”. En estos 
regímenes de yuxtaposición hostil no se 
permite la diversidad, se limita la 
libertad religiosa y prohibiciones a los 
ministros de culto.

En México, ¿cómo nos podríamos 
catalogar? ¿En cuál de estos tres: 
relaciones fecundas, coexistencia 
pacífica o yuxtaposición hostil? Quizás 
hemos pasado por las tres. En algún 
tiempo de nuestra historia hubo una 
religión oficial con una influencia fuerte; 
hubo yuxtaposición hostil, persecución. 
Creo que estamos en el segundo 
régimen, de coexistencia pacífica. Pero 
el ideal es pasar a relaciones fecundas. 
Así lo podemos entender. Lo que les 
comentaba:

Si los derechos fundamentales están 
reconocidos en la Constitución, el 
derecho de libertad religiosa tiene que 
interpretarse en su sentido más amplio y 
protector.

Y hoy señalo que también se prohíbe la 
discriminación en materia religiosa.

¿Qué avances hemos presentado? En 
México, un avance importante es el de 
los consejos interreligiosos. Sin duda ha 
sido un paso para pasar de esa 
coexistencia pacífica a un régimen de 
colaboración, de relaciones más 
fecundas entre el Estado y las 
denominaciones religiosas.

Menciono casos que he visto. Por 
ejemplo, en el Estado de México, en 
2022, me invitaron y tuve oportunidad 
de asistir a un congreso interreligioso 
donde participaron funcionarios 
—desde el secretario de Gobierno, el 
presidente municipal de Tlalnepantla, 
representantes de la Cámara de 
Diputados, de la Comisión de Derechos 
Humanos y, por supuesto, los miembros 
del Consejo Interreligioso—. Después 
de ese congreso la Comisión de 
Derechos Humanos del Estado de 
México se abocó a publicar un libro 
sobre libertad religiosa, en el que me 
invitaron a colaborar.

Los foros nacionales e internacionales 
también son avances importantes hacia 
la colaboración religiosa. Tuve la 
oportunidad de participar en la Cámara 
de Senadores, en un diálogo de líderes 
religiosos, pero también líderes del 
Poder Legislativo y funcionarios del 
Poder Ejecutivo. En la pared (de la 

Cámara del Senado) se puede leer “La 
Patria es primero”; por nuestro país vale 
la pena trabajar juntos; vale la pena dejar 
diferencias ideológicas o políticas y 
trabajar en lo que nos une. 

También ha habido colaboración en la 
lucha contra la pobreza. Sabemos cómo 
las instituciones religiosas brindan gran 
apoyo: conocemos Cáritas, por ejemplo, 
en la Iglesia Católica, o las ayudas de La 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días. Todo esto en atención a la 
migración: cómo han sido las 
instituciones religiosas las que más han 
apoyado a los migrantes; fomentar la 
paz.

¿Qué propongo para mejorar, para 
avanzar hacia una colaboración mayor?

1. Mayor capacitación de 
funcionarios públicos. Recuerdo, 
en ese congreso interreligioso del 
Estado de México, que algunos 
ministros relataban que predican en 
las calles y los policías los detienen 
y los llevan a los separos. “Nos sirve 
para evangelizar a los presos 
también”, decían, “pero nos meten 
a la cárcel por estar predicando”. 
Esto se debe, en muchos casos, al 
desconocimiento. A veces los 
funcionarios municipales, los 
policías no conocen los alcances de 
la libertad religiosa.

2. Atención a la salud de ministros 
de culto. Hoy, como se reafirmó, a 
veces nuestros ministros no tienen 
seguridad social; es algo en lo que 
se puede trabajar para una mayor 
colaboración con instituciones 
públicas.

3. Posibilidad de enseñanza religiosa 
en escuelas públicas. Puede sonar 
fuera de orden para México, pero 
hay otros países que sí lo tienen: el 
mismo Estado patrocina y paga a 
ministros para que den clases de 
religión en instituciones públicas. Y, 
como decía, es parte de la libertad 
religiosa que los padres o tutores 
decidan el tipo de educación 
moral–religiosa que quieren para 
sus hijos. Puede haber muchas 
discusiones, pero si no se otorga 
esa posibilidad, se priva de un 
derecho a la educación, una 
educación religiosa en valores, que 
hoy es muy importante.

4. El ejercicio de la libertad religiosa 
en los centros de trabajo. Hay una 
fundación en Estados Unidos que se 
llama Fundación para la Libertad y 

los Negocios, que ha hecho 
estudios sobre la importancia de 
ejercer la libertad religiosa en el 
trabajo; concluyen que es benéfico 
para lavempresa y ayuda a los 
trabajadores. En el libro editado por 
Oxford University Press, “Religión 
en un lugar de trabajo cambiante”, 
sociólogos hacen entrevistas y 
concluyen que es mejor permitir el 
ejercicio de la libertad religiosa en 
los centros de trabajo. Hoy se vive 
un estrés laboral muy grande, y 
puede ser útil que, dentro del 
centro de trabajo, haya espacios 
para que, libremente, quien quiera 
ejerza su libertad religiosa; eso da 
fuerza y aliento. Incluso salió la 
noticia de que también el 
presidente Trump apoya esto y lo ha 
manifestado: menciona que los 
empleados federales pueden portar 
artículos religiosos en el trabajo y 
rezar en grupos cuando no estén de 
servicio. Todo esto forma parte de 
las propuestas.

Quiero terminar mencionando las 
oraciones interreligiosas: también es 
algo importante, que podemos realizar y 
que puede ayudar mucho a los 
funcionarios públicos. En otros países se 
realiza el Día Nacional de Oración; hay 
oración en las cámaras. En el Parlamento 
Británico, antes de iniciar las sesiones, se 
hacen oraciones voluntarias para quien 
quiera. Todo esto —participación, 
diálogos, oraciones interreligiosas— 
sigue abonando.

El año pasado, en la Basílica de 
Guadalupe, se reunieron líderes de 
diversas religiones. Ahí estaba un 
funcionario de la Secretaría de 
Gobernación, su servidor y demás 
líderes religiosos por la paz. Con esto 
quiero terminar: todo esto puede ayudar 
y puede mejorar.

Y, como decía el célebre político de 
origen inglés Tomás Moro: “El hombre 
no puede ser separado de Dios, ni la 
política de la moral”.

49



Voy a exponer sobre la libertad religiosa en 
perspectiva comparada: retos y 
posibilidades. Hablaré, desde una 
perspectiva comparada, de los regímenes 
sobre la separación Estado – Iglesias – 
religiones; cómo ha sido regulada la 
libertad religiosa en México; y comentaré 
algunos avances y propuestas.

¿Cuál es el concepto internacional de la 
libertad religiosa? Si bien tenemos un 
concepto en nuestra Constitución, después 
de la reforma de 2011 todos los derechos 
fundamentales contenidos en tratados 
internacionales firmados y ratificados por 
México tienen la misma jerarquía que los 
derechos contenidos en la Constitución.

Entonces, ¿se puede invocar un tratado 
internacional que otorgue derechos 
fundamentales? Sí. En ese sentido, es muy 
importante conocer, en el ámbito 
internacional ¿Qué abarca la libertad 
religiosa? Como sabemos, está la 
Declaración Universal de los Derechos 
Humanos y está el Pacto de San José, 
donde se detalla de forma más explícita 
qué abarca la libertad religiosa: no solo la 
libertad de pensamiento, sino, como dice, 
manifestarlo pública o privadamente, 
individual o colectivamente.

También se establece que no puede haber 
medidas restrictivas más que aquellas 
necesarias para proteger la seguridad, la 
salud, el orden y la moral pública. Y, dentro 
del concepto internacional de libertad 
religiosa, está el derecho de los padres o 
tutores a que los hijos o pupilos reciban 
educación de acuerdo con sus 
convicciones; va más allá de lo que dice 
nuestro texto constitucional.

En un congreso internacional de derecho 
comparado que se hizo en Washington en 
2010, dos profesores —Martínez Torrón y 
Cole Durham— presentaron un esquema 
de cómo sería el ideal de la libertad 
religiosa.

Hay un espacio donde no hay libertad 
religiosa: una ausencia de libertad religiosa. 
No hay libertad religiosa en Estados 
teocráticos o en Estados abolicionistas. Es 
decir, cuando hay un Estado que impone 
una religión, no hay libertad religiosa; pero 
también cuando hay un Estado que busca 
abolir todas las religiones o cualquier forma 
de pensamiento, hay ausencia de libertad 
religiosa.

De ahí se va aumentando hasta lo que sería 
el ideal: la cooperación, o al menos la 
separación.

Y podemos ver, en casos como 
persecución, hostilidad, laicismo, etcétera, 
que cuando se presentan, no hay un 
ejercicio óptimo de libertad religiosa.

Paso al segundo punto: ¿cómo se 
clasifican? En otro congreso internacional 
de derecho comparado, con profesores de 
diferentes partes del mundo, hicieron una 
clasificación atendiendo los regímenes 
políticos: ¿cómo serían las relaciones entre 
el Estado y las denominaciones religiosas? 
Encontraron tres grupos: relaciones 
fecundas, coexistencia pacífica y 
yuxtaposición hostil.

Relaciones fecundas. Aquellas en las que 
hay reconocimiento y respeto mutuo 
entre Estado e instituciones religiosas. 
Sea por su tradición histórica, el Estado 
reconoce que la religión es parte de su 
historia; sea porque existan acuerdos con 
Iglesias o religiones específicas 
(concordatos); o porque haya una religión 
oficial, una religión de Estado (Inglaterra, 
Escocia, Irán), o donde Estados han 
abandonado la persecución y se han 
abierto a una realidad más de 
cooperación.
¿Cómo se da en estos regímenes? Hay 
reconocimiento constitucional de las 
instituciones religiosas, ya sea en la 
Constitución, por acuerdos o por registro. 
Hay apoyo económico en muchos casos, 
fondos dedicados a apoyar a las 
instituciones religiosas. Existen acuerdos 
que se plasman en cuestiones concretas, 
como efectos civiles al matrimonio 
religioso, por ejemplo, que existe en 
muchos países. Ese sería el ideal: 
relaciones fecundas.
Coexistencia pacífica. Al menos, si no 
hay un reconocimiento pleno, sí hay 
cierto respeto. Hay una relación formal, 
de separación. Puede haber o no 
reconocimiento a actos religiosos con 
efectos civiles, pero cuando menos hay 
coexistencia pacífica. En algunos casos se 
permite la enseñanza en instituciones 
públicas o se otorgan facilidades en 
materia laboral, de alimentación, 
etcétera.
Yuxtaposición hostil. Aquí sí es crítico: 
hay desconocimiento mutuo, 
consecuencia de un laicismo que no es lo 
mismo que laicidad. Decíamos que la 
laicidad es el reconocimiento de la 
libertad religiosa; el laicismo, por el 
contrario, es un deseo de acabar con 
todo lo religioso en el ámbito público. Es 
una idea que, al final, es semejante a un 
régimen teocrático, porque se quiere 
imponer un Estado confesional, 
confesionalmente ateo; es lo mismo 

querer imponer una religión que decir 
“aquí no se habla de religión”. En estos 
regímenes de yuxtaposición hostil no se 
permite la diversidad, se limita la 
libertad religiosa y prohibiciones a los 
ministros de culto.

En México, ¿cómo nos podríamos 
catalogar? ¿En cuál de estos tres: 
relaciones fecundas, coexistencia 
pacífica o yuxtaposición hostil? Quizás 
hemos pasado por las tres. En algún 
tiempo de nuestra historia hubo una 
religión oficial con una influencia fuerte; 
hubo yuxtaposición hostil, persecución. 
Creo que estamos en el segundo 
régimen, de coexistencia pacífica. Pero 
el ideal es pasar a relaciones fecundas. 
Así lo podemos entender. Lo que les 
comentaba:

Si los derechos fundamentales están 
reconocidos en la Constitución, el 
derecho de libertad religiosa tiene que 
interpretarse en su sentido más amplio y 
protector.

Y hoy señalo que también se prohíbe la 
discriminación en materia religiosa.

¿Qué avances hemos presentado? En 
México, un avance importante es el de 
los consejos interreligiosos. Sin duda ha 
sido un paso para pasar de esa 
coexistencia pacífica a un régimen de 
colaboración, de relaciones más 
fecundas entre el Estado y las 
denominaciones religiosas.

Menciono casos que he visto. Por 
ejemplo, en el Estado de México, en 
2022, me invitaron y tuve oportunidad 
de asistir a un congreso interreligioso 
donde participaron funcionarios 
—desde el secretario de Gobierno, el 
presidente municipal de Tlalnepantla, 
representantes de la Cámara de 
Diputados, de la Comisión de Derechos 
Humanos y, por supuesto, los miembros 
del Consejo Interreligioso—. Después 
de ese congreso la Comisión de 
Derechos Humanos del Estado de 
México se abocó a publicar un libro 
sobre libertad religiosa, en el que me 
invitaron a colaborar.

Los foros nacionales e internacionales 
también son avances importantes hacia 
la colaboración religiosa. Tuve la 
oportunidad de participar en la Cámara 
de Senadores, en un diálogo de líderes 
religiosos, pero también líderes del 
Poder Legislativo y funcionarios del 
Poder Ejecutivo. En la pared (de la 

10º Congreso Nacional sobre Libertad Religiosa

Cámara del Senado) se puede leer “La 
Patria es primero”; por nuestro país vale 
la pena trabajar juntos; vale la pena dejar 
diferencias ideológicas o políticas y 
trabajar en lo que nos une. 

También ha habido colaboración en la 
lucha contra la pobreza. Sabemos cómo 
las instituciones religiosas brindan gran 
apoyo: conocemos Cáritas, por ejemplo, 
en la Iglesia Católica, o las ayudas de La 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días. Todo esto en atención a la 
migración: cómo han sido las 
instituciones religiosas las que más han 
apoyado a los migrantes; fomentar la 
paz.

¿Qué propongo para mejorar, para 
avanzar hacia una colaboración mayor?

1. Mayor capacitación de 
funcionarios públicos. Recuerdo, 
en ese congreso interreligioso del 
Estado de México, que algunos 
ministros relataban que predican en 
las calles y los policías los detienen 
y los llevan a los separos. “Nos sirve 
para evangelizar a los presos 
también”, decían, “pero nos meten 
a la cárcel por estar predicando”. 
Esto se debe, en muchos casos, al 
desconocimiento. A veces los 
funcionarios municipales, los 
policías no conocen los alcances de 
la libertad religiosa.

2. Atención a la salud de ministros 
de culto. Hoy, como se reafirmó, a 
veces nuestros ministros no tienen 
seguridad social; es algo en lo que 
se puede trabajar para una mayor 
colaboración con instituciones 
públicas.

3. Posibilidad de enseñanza religiosa 
en escuelas públicas. Puede sonar 
fuera de orden para México, pero 
hay otros países que sí lo tienen: el 
mismo Estado patrocina y paga a 
ministros para que den clases de 
religión en instituciones públicas. Y, 
como decía, es parte de la libertad 
religiosa que los padres o tutores 
decidan el tipo de educación 
moral–religiosa que quieren para 
sus hijos. Puede haber muchas 
discusiones, pero si no se otorga 
esa posibilidad, se priva de un 
derecho a la educación, una 
educación religiosa en valores, que 
hoy es muy importante.

4. El ejercicio de la libertad religiosa 
en los centros de trabajo. Hay una 
fundación en Estados Unidos que se 
llama Fundación para la Libertad y 

los Negocios, que ha hecho 
estudios sobre la importancia de 
ejercer la libertad religiosa en el 
trabajo; concluyen que es benéfico 
para lavempresa y ayuda a los 
trabajadores. En el libro editado por 
Oxford University Press, “Religión 
en un lugar de trabajo cambiante”, 
sociólogos hacen entrevistas y 
concluyen que es mejor permitir el 
ejercicio de la libertad religiosa en 
los centros de trabajo. Hoy se vive 
un estrés laboral muy grande, y 
puede ser útil que, dentro del 
centro de trabajo, haya espacios 
para que, libremente, quien quiera 
ejerza su libertad religiosa; eso da 
fuerza y aliento. Incluso salió la 
noticia de que también el 
presidente Trump apoya esto y lo ha 
manifestado: menciona que los 
empleados federales pueden portar 
artículos religiosos en el trabajo y 
rezar en grupos cuando no estén de 
servicio. Todo esto forma parte de 
las propuestas.

Quiero terminar mencionando las 
oraciones interreligiosas: también es 
algo importante, que podemos realizar y 
que puede ayudar mucho a los 
funcionarios públicos. En otros países se 
realiza el Día Nacional de Oración; hay 
oración en las cámaras. En el Parlamento 
Británico, antes de iniciar las sesiones, se 
hacen oraciones voluntarias para quien 
quiera. Todo esto —participación, 
diálogos, oraciones interreligiosas— 
sigue abonando.

El año pasado, en la Basílica de 
Guadalupe, se reunieron líderes de 
diversas religiones. Ahí estaba un 
funcionario de la Secretaría de 
Gobernación, su servidor y demás 
líderes religiosos por la paz. Con esto 
quiero terminar: todo esto puede ayudar 
y puede mejorar.

Y, como decía el célebre político de 
origen inglés Tomás Moro: “El hombre 
no puede ser separado de Dios, ni la 
política de la moral”.

50


